
 LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE 5352 LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE

LABORATOIRE DES MYTHES // LE DOSSIER

éraclès – Hercule 
pour les Romains – 
est l’homme fort de 
la mythologie 
grecque. Il est le 
tueur de fauves et 
de monstres : le lion 
de Némée, l’hydre 
de Lerne, le sanglier 
d’Érymanthe et 

tant d’autres… Il est aussi celui qui met fin au 
règne de tyrans sanguinaires et xénophobes, de 
Busiris l’Égyptien à Antée qui, à l’autre bout de 
la Méditerranée, se plaisait à orner les autels de 
Poséidon du crâne des étrangers qu’il avait sacri-
fiés. Mais qu’avait donc de si extraordinaire ce 
superhéros des temps antiques, dont l’épopée a été 
chantée par les auteurs grecs et latins Homère, 
Hésiode, le Pseudo Apollodore, Diodore de Sicile 
ou encore Sénèque, du VIIIe siècle au Ier siècle av. 
J.-C. ? Et par quel truchement le souvenir de ces 
« travaux » a-t-il traversé les siècles, continuant de 
nos jours à faire l’objet de recherches historiques 
et d’innombrables opéras, péplums, dessins 
animés et même jeux vidéo ? 
Un destin à part, tout d’abord. Né selon la tradi-
tion des amours de la mortelle Alcmène, fille du 
roi de Mycènes, et du dieu du ciel et de la foudre 
Zeus, qui prit pour la séduire les traits de son 
époux Amphythrion, Héraclès est doté à sa nais-
sance d’une force surhumaine et débute tragique-
ment sa vie adulte en assassinant toute sa famille 
dans un accès de rage folle, provoqué par la jalousie 
d’Héra, l’épouse de Zeus. Pour obtenir l’absolution 
de ces meurtres, il se soumet à la volonté d’Eu-
rysthée, qui a pris sa place sur le trône d’Argolide 
et lui impose une série d’épreuves. Armé de son 

H arc, ses flèches et sa massue, le héros, on le sait, 
vient finalement à bout de ces fameux « travaux », 
10 ou 12 selon les versions. Son sacrifice ultime sur 
le bûcher du mont grec Œta l’autorise alors à de-
meurer chez les dieux immortels, soustrait à jamais 
au malheur et à la mort. Son culte, attesté par des 
sanctuaires et des inscriptions comme ceux re-
trouvés sur les sites archéologiques de Deneuvre 
(Meurthe-et-Moselle) ou des carrières de Norroy 
(Vosges) s’est répandu dans l’Antiquité, aussi bien 
au Proche-Orient qu’en Gaule ou en Germanie.
Selon l’historienne et grande spécialiste d’Héraclès 
Colette Jourdain-Annequin, décédée en 2020, le 
parcours de ce héros (mot issu du grec ancien erroes, 
qui signifie ardeur, élan, assaut) – qui ouvre des 
passages, donne des terres aux paysans en les dé-
barrassant des bêtes sauvages, fonde des cités au fil 
de ses périples en Méditerranée – a accompagné 
l’extension des frontières de la Grande Grèce. « La 
geste d’Héraclès en Occident, enrichie et réinterprétée 
par les colons grecs partout où ils se sont établis, est 

Le même éclair frappe les cieux de l’Europe à l’Asie : il enfante des 
héros. Héraclès en Grèce, Arjuna en Inde, Cuchulainn en Irlande, 
Il’ja chez les Slaves. Tous affrontent monstres et chaos avant 
d’accéder à l’immortalité. Faut-il y voir l’écho d’un modèle 
héroïque commun, né de la foudre et transmis d’un peuple à l’autre ?

HERCULE ET  
LES FILS DE L’ORAGE

Hercule contre 
le taureau 
d’Eurysthée 
(relevé de vases 
grecs publié 
en 1813 par 
Alexandre de 
Laborde, d’après 
la collection de M. 
de Lamberg).

C
R

ED
IT

quatre coins du monde ? C’est la question que s’est 
posée le mythologue Patrice Lajoye, docteur en 
histoire des religions comparées rattaché au 
CNRS quand, dans les années 2000, il a com-
mencé à s’intéresser à la mythologie slave, alors 
encore largement méconnue en Occident. « Mes 
recherches sur le dieu slave Perun, dont le culte a été 
éradiqué vers l’an 1000 quand le prince de la Rus’ de 
Kiev Vladimir Ier s’est converti au christianisme, m’ont 
amené à découvrir une forme d’avatar humain de ce 
dieu du tonnerre et de la foudre : le héros mythique 
slave Il’ja Muromec (francisé sous l’orthographe Ilya 
Mouromets), remplacé plus tard par le saint tonnant 
Élie qui passe dans le ciel sur son char. » 

devenue le mythe d’un espace à conquérir, note-t-elle 
dans l’un de ces derniers ouvrages, Le petit livre des 
grands mythes (Éditions First 2017). Héraclès défend 
toujours contre le danger, mais ce danger est celui que 
représentent la nature encore brute des pays barbares et 
les mœurs encore sauvages des Barbares eux-mêmes. Il 
ouvre la voie et assure la sécurité de ceux qui viendront 
prendre possession des lieux, instrument idéologique 
d’une grande efficacité pour appuyer et justifier les en-
treprises coloniales des Grecs… et de Rome, qui saura 
fort bien, elle aussi, utiliser le mythe à son profit. »
Un mythe est né. Mais est-il un cas unique parmi 
les innombrables récits de héros qu’ont produit 
les sociétés humaines à diverses époques, aux 

Hercule, soutenu 
par un satyre et 
une bacchante, 
participe à une 
procession diony-
siaque (mosaïque 
dite « de l’ivresse 
d’Hercule », 
style rhodanien, 
IIIe siècle apr. 
J.-C.). C

R
ED

IT



 LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE 5554 LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE

LABORATOIRE DES MYTHES // LE DOSSIER

dais Cuchulainn, fils du dieu celte Lug. Selon le 
récit mythique de Táin Bó Cúailnge (littéralement, 
la rafle des Vaches de Cooley), transcrit au 
XIe siècle par des poètes païens convertis au chris-
tianisme, mais dont la composition remonterait à 
la période protohistorique, ce superhéros armé de 
son « javelot-foudre » défendit l’Ulster face à une 
coalition des royaumes d’Irlande, emmenée par 
Medb, la reine du Connaught. On peut aussi 
mentionner l’Indien Arjuna, fils du maître de 
l’orage Indra et de la princesse Kunti, qui apparaît 
dans la vaste épopée indienne du Mahabharata, 
élaborée au tournant de l’ère chrétienne : tout au 
long de sa vie, il affronte ses cousins démoniaques 
et se retire du monde après la guerre ; le Coréen 
Chumong, dont le nom, qui signifie « expert à 
l’arc », est mentionné sur une stèle du Ve siècle apr. 
J.-C. et apparaît dans le conte épique Le Chant du 
roi, composé au XIIe siècle : né dans un œuf des 
amours de Yuhwa, la fille d’un génie des eaux et 
d’un dieu céleste qui l’a abusée, il aurait fondé la 
ville de Koguryo et réuni plusieurs tribus en un 
seul royaume, en 37 av. J.-C. Ou encore le héros 
iranien Rostam, fils du dieu Zâl. D’après l’épopée 
du Shahnahmeh, composée au Xe siècle par le poète 
persan Ferdousi, il tue dans sa jeunesse un tigre 
blanc et en porte la peau par-dessus sa cuirasse, 
tout comme Héraclès revêt pour se protéger la 
peau du légendaire lion de Némée… Dans la Gaule 
antique, les récits liés à ce type de héros « fou-
droyant » ont été balayés par l’émergence du 
christianisme. Mais ils ressurgissent dans certaines 
vies de saints, comme le martyr romain saint 
Marcel, qui pouvait se saisir d’un fer rouge sans se 
brûler, calmer un bœuf échappé de l’abattoir et 
aurait vaincu un dragon qui terrorisait Paris.
« Tous ces récits, qui ont évolué au fil du temps, sont 
d’une complexité infinie, enchaîne Patrice Lajoye. 
Dans les versions indo-européennes, le héros devient dieu 

La naissance d’Il’ja n’est pas clairement décrite par 
les bylines, les chants épiques et les contes russes, 
biélorusses et estoniens collectés et transcrits au fil 
du XIXe siècle qui ont conservé sa légende. Fils de 
paysans, qui remercient Saint-Élie pour l’aide 
apportée à sa conception, il naît impotent, est 
guéri vers l’âge de 33 ans par des pèlerins qui lui 
donnent à boire une eau magique et acquiert alors 
une force extraordinaire. Puis il se met en route, 
armé d’un arc et de flèches, parvient à capturer 
Soloveï, un monstrueux oiseau-rossignol qui ran-
çonne et tue les voyageurs par son cri démoniaque 
et le rapporte à la cour de Vladimir, le roi de Kiev. 
Après moult péripéties, il se met au service du 
souverain pour combattre les tribus de la steppe. 
Comme le héros grec Héraclès, Il’ja finit par de-
venir immortel, emporté au ciel par des anges. Sa 
supposée momie, datée du XIIe siècle, est encore 
conservée dans les catacombes du monastère la 
Laure des Grottes de Kiev, fondé en 1051 par des 
moines venus du mont Athos, en Grèce.

UNE SEULE FOUDRE, DIX AUTRES HÉROS
En poursuivant ses recherches à travers les textes 
anciens, Patrice Lajoye a identifié sur un territoire 
couvrant toute l’Eurasie, de l’Irlande à la Corée, 
dix autres figures de héros mythiques, générale-
ment enfants de parents humains, mais conçus 
« biologiquement » par des dieux de l’orage et du 
tonnerre. Si leur épopée connaît de nombreuses 
variantes, elle suit exactement la même structure 
narrative. Parmi eux, on trouve le guerrier irlan-

Les Bogatyrs, 
les trois preux 
légendaires – Il'ja 
Mouromec, 
Dobrynia Nikititch 
et Alyocha Popo-
vitch –, figures de la 
geste épique slave 
(huile sur toile de 
Viktor Vasnetsov, 
1898).

Arjuna terrasse son 
demi-frère Karna 
lors de la grande 
guerre du Mahab-
harata (gouache 
opaque sur papier, 
feuillet d’une 
série népalaise du 
XIXe siècle).

C
R

ED
IT

Jean de l’Ours, le premier héros

QQui se souvient de Jean de 
l’Ours ? Dans ce conte an-
cestral des Pyrénées, cette 

créature légendaire mi-humaine 
mi-animale naît d’une jeune femme, 
enlevée alors qu’elle cueillait des 
airelles dans la forêt par un ours qui 
l’engrosse et l’enferme dans sa ca-
verne. Devenu adulte et fort, Jean de 
l’Ours s’enfuit avec sa mère, trouve 
un emploi chez un forgeron de vil-
lage dont il casse l’enclume puis se 

met à errer dans la forêt, en compa-
gnie de trois larrons. Ses aventures 
le mènent jusque dans un mysté-
rieux monde souterrain, où il tue 
un dragon et libère des princesses, 
qu’il ramène à la surface grâce à une 
corde. Il parvient lui-même à s’enfuir 
avec l’aide d’un aigle, qui le remonte 
sur son dos. Au terme d’une longue 
enquête, l’historien et chercheur au 
CNRS Bernard Sergent a retrouvé de 
multiples versions de ce mythe de 

la Turquie à la Bulgarie, de la Chine 
au Brésil. Avec des variantes, mais 
toujours la même structure de récit. 
Jean de l’Ours aurait aussi inspiré 
à Rabelais son légendaire géant 
Gargantua, façonneur de paysages. 
« On se trouve ici en présence du héros 
initiatique par excellence, symbole des 
épreuves – réclusion, éloignement ou 
mise à l’écart – que devaient subir les 
jeunes gens dans les sociétés anciennes 
avant d’accéder à l’âge adulte. »

Au début du XXe siècle, le disciple de Freud et 
fondateur de la psychologie analytique Carl 
Gustav Jung avait théorisé le concept de l’arché-
type du héros. Selon ses travaux, basés sur la 
pratique clinique, cette figure était issue de l’in-
conscient collectif de l’humanité et symbolisait la 
quête de l’individu pour surmonter des obstacles, 
réaliser des exploits et accomplir des transforma-
tions significatives dans sa vie. Les événements 
émaillant le parcours de chaque individu étant 
perçus comme des signaux l’accompagnant ou 
guidant son voyage intérieur vers la croissance et 
la réalisation. Influencé par les travaux de Jung, le 
chercheur américain Joseph Campbell (1904-1987) 
a développé dans son ouvrage Le Héros aux mille 
visages, paru en 1949, l’idée du monomythe, selon 
lequel tous les mythes, de l’Antiquité à nos jours, 
racontent essentiellement la même histoire. Le 
réalisateur George Lucas a même avoué s’être 
inspiré de son schéma narratif pour l’écriture du 
scénario de sa trilogie de science-fiction Star Wars 
(voir (voir Mythes 2.0Mythes 2.0, p. 66, p. 66). Cette théorie est depuis 
largement rejetée par les chercheurs étudiant les 
religions comparées, qui se méfient des affirma-
tions générales à portée universelle, non appuyée 
par des sources documentaires.
« La figure mythique du héros “orageux” n’est pas 
universelle, dans la mesure où l’on n’en retrouve pas 
trace dans les sociétés africaines ou sémitiques, reprend 
Patrice Lajoye. Pour lui comme pour les autres 
spécialistes des religions comparées, ce constat re-
place l’étude de la mythologie dans le domaine de 
l’histoire. Les convergences mythologiques seraient 
plutôt des indices de contacts, d’échanges et de migra-
tions de populations, parfois millénaires. » Autant de 
récits fabuleux que les peuples auraient réinventés 
et brodés à leur façon, en les adaptant à leur envi-
ronnement, à leur histoire et à leurs combats pour 
préserver ou agrandir leur territoire.

Pascale Desclos

après sa mort ; dans les versions asiatiques, il se marie et 
reprend le cours de sa vie humaine. Mais la structure 
globale du récit mythique reste peu ou prou intacte. » 
Pour résumer, on y suit un héros, né dans un milieu 
humble et souvent devenu gardien de bétail, qui fait 
preuve dans sa jeunesse d’une violence incontrô-
lable, rossant ou tuant ses proches. Il devient expert 
au maniement de l’arc ou de la massue, les armes 
du dieu de l’orage. Il sort vainqueur d’un certain 
nombre d’épreuves, rapporte à un roi local la dé-
pouille d’une créature qui effraie la population et se 
met au service du roi en participant à une guerre 
contre ses ennemis. « Parfois attestées par des sources 
écrites anciennes (comme en Grèce, en Irlande ou en 
Inde), le plus souvent transmises par les contes et le 
folklore, ces figures de héros témoignent d’une mémoire 
orale impressionnante sur un territoire géographique 
extrêmement vaste », relève Patrice Lajoye. « Aux 
premiers temps du christianisme, le culte du héros Hé-
raclès-Hercule semble même avoir été concurrent de celui 
de Jésus Christ, qui a comme lui un père divin, éradique 
le mal, se sacrifie pour les hommes et achève sa vie en 
apothéose, en montant au ciel. » 

L'incroyable Jean 
de l’Ours, conte 
populaire des 
Pyrénées fran-
çaises (illustration 
anonyme pour 
une planche 
d’imagerie 
Pellerin, Épinal, 
vers 1890).

À LIRE
Fils de l’orage, un 

modèle 
eurasiatique de 
héros ? Patrice 

Lajoye, éd. 
Lingva, 2017.

Le Premier héros : 
Jean de l’Ours, 
Gargantua et le 

Dénicheur 
d’oiseaux, 

Bernard Sergent, 
éd. Lingva, 2021. 

C
R

ED
IT


