LABORATOIRE DES MYTHES // LE DOSSIER

LES METAMORPHOSES

OU LART
DE LA VA

[ existait une source limpide, aux ondes
brillantes et argentées;( ...) Ici 'enfant,
épuisé par une chasse animée sous la cha-
leur, se laisse tomber, séduit par ['aspect
du site et par la source,et tandis qu’il désire
apaiser sa soif, une autre soif grandit en
lui : en buvant, il est saisi par I'image de
la beauté qu’il apercoit. »

Chacun aura reconnu dans ce court
extrait du Livre III des Métamorphoses
d’Ovide T’histoire de Narcisse, cet adolescent dé-
siré de tous, garcons comme filles, qui s’éprit de
son propre reflet dans I'eau. Ce mythe chanté par
le poete latin a 'aube du I siecle av. ].-C. reste
encore si présent dans I'imaginaire collectif qu’il a
donné naissance a 'adjectif et substantif« narcis-
sique» « qui accorde une importance excessive a
sa propre personne», selon le dictionnaire du
CNTRL( Centre national de ressources textuelles
et lexicales).

« Cet étre, c’est moi : j’ai compris, et mon image ne
me trompe pas ; je me consume d’amour pour moi : je
provoque la flamme que je porte», se désespere Nar-
cisse dans le poeme. Appelant la mort de ses veeux,
il se met alors a fondre« comme le givre du matin».
« Méme apres son accueil dans la demeure infernale,
il se contemplait dans 'eau du Styx », poursuit le récit.
Mais au lieu de son corps sans vie, les nymphes qui
pleurent sa disparition ne trouvent pres de la source
qu’une fleur au cceur couleur de safran, entourée
de pétales blancs : un narcisse...

« Si ce mythe garde un tel impact, plus de 2000 ans
apres sa rédaction, c’est parce qu’en plongeant dans
P’ame déchirée de Narcisse, Ovide nous parle de ce
mélange d’identité et d’altérité qui est en chacun de
nous et de la difficulté de s’aimer soi-méme», avance
Heélene Vial, docteur en études latines a 'Univer-
sité de Clermont-Auvergne. Composé de quinze
livres et 12000 vers, les Métamorphoses regroupent
plusieurs centaines d’autres récits inspirés de la
mythologie grecque et latine, souvent imbriqués
les uns dans les autres.« A travers cette ceuvre cen-

trée sur la transformation des corps, Ovide a construit
une véritable poétique de 'instabilité, un art de la

56 LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE

RIATION

Myrrha, transformée en arbre de myrrhe aprés uneiiaison incestueuse avec
son peére Cinyras, donne naissance a Adonis (d'aprés Ovide, Métamor-
phoses X, 298-502).

De Narcisse a Myrrha, d’Ovide aux mythes ameérindiens,
la metamorphose traverse les siecles et les continents.

Se transformer — corps, plantes, animaux —, ¢’est explorer
les limites de I’identite et de 1'altérite, sonder les passions
humaines et inventer des solutions poétiques aux interdits
et aux impasses de I’existence.

Narcisse (huile sur toile par
Michelangelo Merisi da Caravaggio, 1599).

variation. » Aux cotés de Narcisse, 'auteur met en
scene d’autres personnages mythiques comme
Myrrha, la fille du roi de Chypre qui, folle de désir
pour son pere, se faufile nuitamment dans sa
couche( Livre X). Epouvanté par la découverte de
cet inceste, le souverain chasse sa fille, enceinte,
de son palais. La jeune femme erre jusqu’en terre
de Saba et implore les dieux de lui trouver un
chatiment qui ne souillera ni les vivants ni les
morts.« Alors que la terre gagne le haut de ses jambes,
que ses os se changent en bois dur, que son sang devient
seve et que ses bras s’étendent comme des branches »,
’écorce s’entrouvre une derniére fois pour donner
naissance a un enfant qui vagit : son fils Adonis,
que recueille sa nourrice. Voila Myrrha devenue
arbre & myrrhe, au parfum enchanteur. « Par ces
métamorphoses, Ovide offre une issue poétique aux
passions humaines impossibles, érigées en tabous par
les sociétés humaines. A la fois punition cruelle des
dieux et gage d’éternité, chaque transformation résout
une impasse existentielle en dessinant une troisieme
voie vers une autre forme de vie... et peut-étre I’essence
d’une identité. »

LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE 57

CREDIT



CREDIT

LABORATOIRE DES MYTHES / LE DOSSIER

Le concept de métamorphose (du grec meta,
changer et morphé, forme) se retrouve dans
presque toutes les mythologies anciennes. Dans
leur Dictionnaire critique de la mythologie, les my-
thologues Jean-Loic Le Quellec et Bernard Sergent
classent les innombrables récits de changement de
forme qui courent a travers le monde en plusieurs
registres. Les premiers, d’ordre étiologique, ex-
pliquent l'origine d’un paysage, d’un phénomene
ou d’un étre vivant. Dans la cosmogonie nor-
dique, par exemple, Ymir est la premiére créature
vivante et donne naissance aux géants, aux dieux
et aux humains. Exaspérés par sa brutalité¢, Odin
et ses freres le tuent et se servent de son corps pour
créer la Terre : son crane forme le ciel, ses os se
changent en montagnes et en rochers, ses cheveux
en arbres et son sang donne naissance aux rivieres,
aux lacs et a la mer. En Afrique de "Ouest, le
baobab incarne parfois d’anciens rois ou esprits,
métamorphosés pour rester aupres de leur com-
munauté.

Il matérialise la continuité entre les générations et
la médiation avec 'au-dela.

Dans d’autres mythes, ailleurs, la métamorphose
est 'apanage des dieux et de certains grands guer-
riers. Les dieux grecs prennent toutes sortes d’ap-
parences pour pouvoir, entre autres, s’unir avec
élue de leur choix. Dans un motif célebre dans
'histoire de I'art, Zeus se change ainsi en cygne
pour séduire par ruse Léda, 'épouse du roi légen-
daire de Sparte. Les dieux indiens, eux, s’incarnent
dans des avatars humains ou animaux pour inter-
venir dans le monde et rétablir le désordre cos-
mique provoqué par les démons : ainsi Siva errant
sous une forme de daim ou Prajapati se changeant
en antilope pour essayer d’échapper a la fleche de
Rudra. Se métamorphoser en animal est aussi la
caractéristique de certains guerriers, en particulier
dans le monde indo-européen : dans la mythologie
nordique, les ulfednar« peaux de loup» et les ber-
serkir« enveloppes d’ours» peuvent se métamor-
phoser en ces animaux.

LES HUMAINS SOUS LA MAIN DES DIEUX
Les dieux ont aussi le pouvoir de transformer les
humains en autres étres vivants, tantot pour les
punir de leur comportement, tantot pour les sauver
d’un ennemi... ou d’eux-mémes. On a déja évoqué
les cas de Narcisse et de Myrrha, métamorphosés
pour avoir rompu l'interdit en aimant trop pres de
leur propre personne. A l'opposé, le mythologue
Bernard Sergent a enquété sur des récits mettant
en scéne des personnages changeant de forme apres
avoir fait« un mariage trop lointain». Son point de
départ? Un conte lituanien recueilli au XIXe siecle,
qui a pour héroine Eglé, la fille de la déesse Terre.
Enlevée par le roi des serpents, qui prend I'appa-

58 LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE

rence d'un beau jeune homme, elle donne naissance
a quatre enfants. Mais un jour qu’Eglé revient
d’une visite  sa famille, ses freres qui désapprouvent
sa mésalliance tuent son mari. De désespoir, Eglé
se transforme en épicéa, tandis que ses fils sont
changés en arbres solides - le chéne, le fréne et le
bouleau -, et que sa fille, qui a livré son pere, de-
vient peuplier, condamnée a trembler pour I'éter-
nité.« Ce conte est explicitement un mythe étiologique,
dans la mesure onv il explique ['origine de certains arbres
et que tous ses éléments renvoient a des pratiques so-
ciales : dans les fermes lituaniennes aussi bien que russes
ou latines anciennes, il était coutumier de conserver un
serpent familier, protecteur du foyer, nourri et choyé»,
constate Bernard Sergent. Le chercheur repere des
traces de ce récit dans le mythe grec de Psyché et
Cupidon, conté par Ovide au [** siecle et développé
par Apulée au II¢ siecle. Ou une princesse d’une
beauté si parfaite que nul ne la réclame est livrée,
attachée & un rocher, & un monstre féroce et fina-
lement enlevée et épousée par un dieu mystérieux.
Convaincue par ses sceurs de la nature de serpent
de son mari, elle éclaire & la nuit tombée, découvre
Cupidon lui-méme, mais en le réveillant, provoque
sa disparition... Méme si les genres sont inversés, la
ressemblance est également frappante avec la lé-
gende de Mélusine, répandue au Moyen Age du
Poitou au Luxembourg, qui met en scéne une
femme & queue de serpent s’unissant & un prince
avant de se jeter dans les eaux, son secret dévoilé...
Encore plus troublant : parmi des centaines de
récits recueillis par des ethnologues, le mythologue
a retrouvé trois autres versions de ce mythe aux
antipodes de 'Europe du Nord, dans les Amé-
riques. Dans chaque cas, I'histoire varie et s’ajuste
a l'environnement : chez les Wayapi de la Guyane
francaise, le personnage central est un homme

Odin tue le
géant Ymir
(dessin de
Gustave Doré,
1832-1883). La
Terre viendrait
du corps de ce
géant.

repoussant de laideur qui a un fils avec une femelle
anaconda, vient le présenter a sa famille qui re-
tarde le moment de rendre I'enfant et finit par se
jeter dans le fleuve, dans le désespoir de retrouver
son épouse. Chez les Yamana, peuple disparu de
la Patagonie comme dans la tribu amérindienne
de Coos, aux Etats-Unis, une jeune femme s’unit
a un lion de mer( Otaria byronia). Lequel est tué
par la tribu et lui sert de nourriture. Et c’est fina-
lement 'enfant né de 'union exogamique qui paie
le crime : sa mere lui jette un oursin a la téte et il
est transformé en poisson venimeux, interdit a la
consommation.« Ces récits sous-tendus par la méta-
morphose présentent la méme trame narrative que le
conte lituanien, reprend Bernard Sergent. On
pourrait ainsi étre en présence d’un tres ancien mythe,
déja fondu aux premiers arrivants en Amérique, vers
-40000 ans et mélant a U'interdit du mariage interes-
peces le theme de 'origine des nourritures marines et
de ce qui ne se mange pas. Le mythe se serait trans-
formé en contes et légendes aux multiples variantes,
sans perdre tout a fait sa motivation exogamique...»
Car on n’épouse pas un serpent ou une otarie ; on
les mange.

Si 'on trouve dans la Bible quelques animaux
parlants comme I’anesse prophétessel Nombres 22),
on y cherche en vain le théeme de la métamor-
phose. « C’est que I’Ancien Testament insiste parti-
culierement sur la séparation des espéces, explique la
bibliste Catherine Vialle, professeur a I'Université
Catholique de Lille. Pour les prétres du premier
temple de Jérusalem, qui officierent du X¢ au [V* siecle
av. J.-C., Dieu a créé les hommes, les arbres et les
animaux différents et les mélanger provoquerait une
grande confusion. » Dans les mythes fondateurs des
pays chamaniques, en revanche, la population
primordiale n’est ni animale, ni humaine, ni les

Dictionnaire
critique de la
mythologie,
Jean-Loic Le
Quellec et
Bernard Sergent,
CNRS Editions,
2017.

La métamor-
phose dans les
Métamorphoses
d'Ovide : Etude
sur l'art de la
variation, Hélene
Vial, Les Belles
Lettres, 2010.

Un mythe
lithuano-amérin-
dien, Bernard
Sergent,
Dialogues
dHistoire
ancienne, vol. 25,
n°2,1999, en
ligne sur Persée.

Le chamanisme
de Sibérie et
d'Asie centrale,
Charles
Stépanoff et
Thierry Zarcone,
Gallimard, coll.
Découvertes,
20M.

Mélusine, fée
serpent ou
dragon, épouse
Raymondin sous
condition de
garder secrete
sa transforma-
tion. Brisée par
la curiosité de
son mari, elle
s’enfuit et éléeve
seule leurs
enfants (illustra-
tion du Roman
de Mélusine

par Coudrette,
1401).

deux. Puis survient une rupture qui met fin a cet
état indéterminé des étres vivants et les sépare en
animaux, en plantes, en hommes. Un mythe eu-
rasiatique raconte I'histoire d'un homme bourru
qui vivait seul dans la forét et revétait une peau
d’ours pour faire peur aux passants. Pour le punir
de ses méfaits, une divinité I'a condamné a rester
ours. Une variante de ce récit évoque un homme
qui, en faisant trois fois le tour d’'un arbre ma-
gique, pouvait a volonté se transformer en ours.
L’arbre abattu, il perdit la possibilité de revenir a
sa forme initiale.
« Dans les croyances qui perdurent de nos jours en Asie
du Nord, dans les deux Amériques, en Océanie et chez
certains chasseurs-cueilleurs d’Afrique, le chamane
( littéralement” celui qui danse, bondit, s’agite” dans les
langues toungouso-mandchoues parlées historiquement
en Asie du nord et en Chine) garde la capacité de
communiquer avec d’autres especes», explique I'an-
thropologue Charles Stépanoff, qui a mené plu-
sieurs missions de terrain en Sibérie. Consultés
pour de multiples raisons( chasse a venir, personne
ou objet disparu, maladie...), ces étres hors normes,
au talent réputé inné, effectuent des voyages vir-
tuels dans d’autres mondes et entrent en contact
avec desc esprits» qui leur servent d'intermédiaires
comme l'ours, lié au monde inférieur, I’aigle ou le
renne, liés au monde supérieur.« Chant psalmodié,
cris d’animaux, tournoiement évoquant le passage d'un
monde a l'autre et parfois prise de substances hallucino-
genes... Au cours du rituel, le chamane ne se transforme
pas a proprement dit : il adopte le point de vue d’autres
especes et partage ses wvisions avec l'assistance.» Des
métamorphoses mentales, en somme, qui per-
mettent d’accéder a d’autres formes de réalités et
de répondre aux questions des humains.
Pascale Desclos

LES CAHIERS DE SCIENCE & VIE 59

CREDIT



